
Ancora su guerra, pace e cristiani oggi

Descrizione

Cerco di riflettere sulla pace possibile e la guerra superabile a partire da una nota del teologo Severino
Dianich (del 24 dicembre 2025), commentata su questa rivista da Guido Formigoni, Franco Monaco [e
altre persone].

Mattarella e papa Leone

Dianich cita il Presidente Mattarella (19 dicembre 2025) Â«La spesa per dotarsi di efficaci strumenti che
garantiscano la sicurezza collettiva Ã¨ sempre stata comprensibilmente poco popolareâ?¦ E tuttavia,
poche volte come ora, Ã¨ necessaria. Anche per dare il nostro decisivo contributo alla realizzazione
della difesa comune europea, strumento di deterrenza contro le guerre e, insieme, salvaguardia dello
spazio condiviso di libertÃ  e di benessereÂ». Dianich cita poi papa Leone nel Messaggio per la
Giornata della Pace del 1Â° gennaio 2026, che dice molto deplorevole il fatto che Â«oggi alle nuove
sfide pare si voglia rispondere, oltre che con lâ??enorme sforzo economico per il riarmo (aumentato nel
2024, fino al 2,5% del PIL mondiale ), con un riallineamento delle politiche educative: invece di una
cultura della memoria, che custodisca le consapevolezze maturate nel Novecento e non ne dimentichi i
milioni di vittime, si promuovono campagne di comunicazione e programmi educativi, in scuole e
universitÃ , cosÃ¬ come nei media, che diffondono la percezione di minacce e trasmettono una
nozione meramente armata di difesa e di sicurezzaÂ».

Mi pare di vedere, attraverso le due citazioni, da un lato la convinzione della inevitabilitÃ  storica della
guerra, oggi nuovamente provocata, col dovere necessario della difesa militare (Mattarella), e,
dallâ??altro lato, la possibilitÃ  di mantenere e stabilire la pace senza guerra, come possibilitÃ  reale
della maturazione umana, e dunque come dovere morale-politico (papa Leone).

Da questo secondo lato, fede-amore-speranza incoraggiano a guardare oltre, a volere lâ??umanitÃ 
piÃ¹ giusta e felice, con la liberazione dalla pratica sempre omicida della guerra. Dal primo lato, il
realismo politico, anche senza il coraggio della fede, deve volere lâ??umanitÃ  libera dallâ??offesa
criminale della guerra: la difesa Ã¨ diritto e dovere, ma non ci possiamo rassegnare ad accettare la
guerra sempre omicida come unico mezzo di difesa dalla guerra aggressiva. Aggiungo: in tutte le
discussioni su questo tema, del possibile o impossibile superamento/abolizione della guerra, mi sembra

APPUNTI DI CULTURA E POLITICA
VIA ALESSANDRO STRADELLA, N. 10 20129 MILANO | INFO@APPUNTI.EU

Page 1
Copyright Â© 2022 | appunti.eu

https://www.settimananews.it/societa/mattarella-leone-xiv-sul-riarmo/


che il dibattito corrente ignori la realtÃ  storica della Difesa Popolare Nonviolenta, e la sua possibilitÃ ,
non facile ma sperimentata, di evitare i danni della guerra. Anche la guerra di difesa usa armi omicide,
quindi duplica e conferma la violenza omicida che Ã¨ la guerra, come se non ci fosse altro modo di
difendersi che imitare lâ??aggressore militare, e cosÃ¬ confermare la regola inumana dellâ??omicidio
nei conflitti acuti.

Una cultura della nonviolenza

Il â??pacifismoâ?• (parola impropria, deformante, che allude a ingenuo ottimismo) viene inteso come
illusione, e non come cultura-educazione-politica di gestione non violenta, non omicida, dei conflitti seri,
gravi. Invece, la cultura della Nonviolenza Ã¨ un pensiero etico-politico-umanistico universale, serio, ed
Ã¨ sperimentato nella pratica storica, come strategia nonviolenta possibile, che Ã¨ dovere della cultura
e della politica conoscere e predisporre. Nonviolenza non Ã¨ astensione, non Ã¨ lasciar fare!
Tuttâ??altro: Ã¨ impegno per togliere ingiustizia e affermare la â??veritÃ  della vitaâ?• (Gandhi). Ma il
capitalismo delle armi non vuole la Nonviolenza, i politici la ignorano, gli studiosi la trascurano,
guardando piÃ¹ la realtÃ  clamorosa che non la ricerca umanizzante. E intanto i popoli cadono vittime di
questa ignoranza. Grave Ã¨ lâ??oscuritÃ  dellâ??ignoranza colpevole che favorisce la guerra omicida,
stragista, di cui profitta una economia criminale, che condiziona anche i poteri politici.

Propongo di vedere nel mio blog una imperfetta (e da aggiornare) Bibliografia storica delle lotte
nonviolente e non armate. Ringrazio chi contribuirÃ  a completarla. Non possiamo ignorare, nella
ricerca e riflessione sulla pace, che la realtÃ  Ã¨ a volte drammatica. La malvagitÃ  umana esiste. Ci
dobbiamo chiedere: guerra e violenza sono nella natura umana? Da un certo punto di vista, questo
appare indiscutibile, ed ecco il dogma triste: â??la guerra câ??Ã¨ sempre stata e sempre ci sarÃ â?•.
Ma ci sono tanti con noi che pensano: possiamo avere la fiducia (esperienza interiore) che un puro,
pieno, realizzato Bene vivente (Dio, o nomi equivalenti) sia nella realtÃ , e che accompagni
lâ??esperienza e la storia umana verso una evoluzione nel bene reciproco, non nella â??ferinitÃ â?•
(aggressione e distruzione reciproca in caso di conflitto). La coscienza umana (conoscere se stessi;
ascoltare la luce interiore) mostra che siamo sempre o trainati verso la chiusura in sÃ© (egoismo,
allâ??occasione distruttivo dellâ??altro), oppure rivolti alla collaborazione, sentendo il bene dellâ??altro
come il bene mio, fino ad aiutare, amare, donare, sacrificarsi per lâ??altro. CiÃ² ci porrebbe sempre
davanti ad una scelta fondamentale: o ripiegati nellâ??autoconservazione esclusiva fino ad essere
distruttiva dellâ??altro, oppure collaborativa nellâ??insieme delle vite, anche se hanno valori altri, ma
pur sempre valori. Sarebbe questo il segno che la distruttivitÃ  (violenza, guerra), piÃ¹ che un dato
naturale, Ã¨ un guasto, una insufficienza, una incompiutezza, una deviazione, deformazione e non
realizzazione. CiÃ² puÃ² fondare la fiducia (esperienza interiore) che la vita (specialmente umana) Ã¨
accompagnata e guidata e chiamata al Bene: non semplicemente allâ??autoconservazione evolutiva,
ma alla collaborazione reciprocamente arricchente. Tanto per riflettere e interrogarsi, e anche
impegnarsi.

La coscienza morale cambia e si sviluppa

Davanti alle guerre di oggi (sia stragiste, senza limiti di offesa; sia imperiali, senza giustificazione
difensiva), i cristiani si interrogano in modo nuovo sulla moralitÃ  della guerra in sÃ©, del conflitto
armato, omicida, distruttivo delle condizioni di vita. La possibile distruttivitÃ  nucleare, oggi piÃ¹ alta di
allora, faceva giÃ  dire a papa Giovanni, nella Pacem in Terris: Â«bellum alienum a rationeÂ»: la guerra
Ã¨ fuori di ragione (anche se la traduzione italiana riduceva di molto lâ??affermazione). Quindi non piÃ¹

APPUNTI DI CULTURA E POLITICA
VIA ALESSANDRO STRADELLA, N. 10 20129 MILANO | INFO@APPUNTI.EU

Page 2
Copyright Â© 2022 | appunti.eu

https://www.peacelink.it/storia/a/36008.html


giustificabile. Nel frattempo, il principale vescovo Usa rivendicava in Concilio lâ??azione in Vietnam dei
soldati americani â??in difesa della civiltÃ  cristianaâ?•. Ci tornava giÃ  strano, rispetto a secoli passati,
che le armi difendessero il vangelo: dallâ??inizio GesÃ¹ non volle la spada di Pietro a sua difesa dagli
armati che lo arrestavano per poi crocifiggerlo.

Inoltre, la guerra oggi Ã¨ ben altra cosa dai secoli passati. Poteva essere considerata moralmente
â??giustaâ?• da Agostino e Tommaso, a condizione di quelle quattro famose regole, (sempre
facilmente eludibili: i re non se ne preoccupavano molto), con lâ??intento di ridurre il male,
nellâ??impossibilitÃ  di toglierlo del tutto. Del resto, la morale cristiana (anche nello stato pontificio)
ammetteva come male minore la pena di morte del delinquente, e il tirannicidio (che perÃ² tormentava
la coscienza di Bonhoeffer nel partecipare alla resistenza contro Hitler).

La coscienza personale del soldato nellâ??uccidere poteva essere quietata con lâ??insegnamento che
davano i cappellani militari, nella prima guerra mondiale: â??Sparate senza odioâ?•: cioÃ¨, la pulizia
della vostra anima vale piÃ¹ della vita del â??nemicoâ?• (quello che vi hanno comandato di trattare da
nemico), condannato a morte dal potere statale armato, neppure da una legge superiore alle parti e da
un giudice legittimo e corretto. Ho letto le lettere di un soldato italiano nella guerra di Etiopia
(cominciata nei giorni in cui nascevo io, nel 1935), sanzionata dalla SocietÃ  delle Nazioni. Quel
soldato, confortato di avere avuto al mattino la messa del cappellano, e la Comunione, descrive il
massacro con bombe a mano e gas di un bel gruppo di abissini, stesi sul terreno che il suo reparto
attraversa. Anche qui, non mancavano vescovi contenti che la guerra coloniale portasse lÃ  la civiltÃ  e
la fede cristiana.

Per grazia di Dio, la coscienza morale cambia, riceve maggiore luce evangelica, su alcuni valori. Altre
volte, lungo la storia, scende e si oscura. Chi ha fede, sa che Dio accompagna lâ??umanitÃ  nella
storia, perchÃ© si Ã¨ fatto uomo, e ha promesso di orientare spiritualmente il nostro cammino piÃ¹
verso il bene (giustizia e amore verso tutti gli umani) che verso il prevalere della potenza sulla giustizia.
Anche questo accade, e proprio nei nostri giorni. Dio non ci abbandona, anche quando facciamo il
male.

Come fronteggiare il male?

La malvagitÃ  umana câ??Ã¨. Il male câ??Ã¨. Santâ??Agostino vede nella storia la CittÃ  di Dio e la
cittÃ  terrena, mescolate fino allâ??ultimo giorno; la cittÃ  dellâ??amore fino al dono di sÃ©, la cittÃ 
dellâ??egoismo fino al disprezzo del bene; la cittÃ  di Caino e la cittÃ  di Abele, il nonviolento (nel
Corano 5,28 piÃ¹ chiaramente che nella Bibbia). Nessuno di noi Ã¨ del tutto innocente. Ma come
fronteggiare il male? Con i suoi mezzi? CioÃ¨, con la guerra, la pena di morte, la repressione, la
reclusione dura? CioÃ¨ col dare male per male, nellâ??illusione di ridurlo? O almeno di rimandarlo
dallâ??altra parte del confine che ci separa? Mi basterÃ  mandare lâ??incendio in casa del vicino per
salvare casa mia? Poteva forse valere in pratica quando lâ??umanitÃ  era divisa in isole separate. Ci
siamo accorti che il mondo Ã¨ ormai una grande casa unica, un condominio inseparabile e che la sorte
dellâ??umanitÃ  Ã¨ ormai unica, indivisibile? Mors tua vita mea, non vale piÃ¹. La difesa, anche con le
armi, sentiamo che Ã¨ ben diversa dalla guerra di aggressione e piÃ¹ giustificabile. Ma poi, nello
sviluppo delle cose, la guerra alla guerra conferma la logica e la crudeltÃ  di ogni guerra. I soldati
uccisi, le popolazioni straziate, sono ugualmente disprezzate nella loro umanitÃ , qualunque sia
lâ??origine politica e storica e le motivazioni della guerra che le calpesta.

APPUNTI DI CULTURA E POLITICA
VIA ALESSANDRO STRADELLA, N. 10 20129 MILANO | INFO@APPUNTI.EU

Page 3
Copyright Â© 2022 | appunti.eu



La vita umana (ma anche la natura che abitiamo) Ã¨ il valore offeso, qualunque sia la ragione
accampata da chi spara sullâ??umanitÃ  di quella terra, e offende la coscienza di quanti, in tutto il
mondo, assistono allâ??offesa. Erasmo (il sapiente che â?? mi scriveva Balducci â?? fu la radice di
una mancata migliore storia europea) ripeteva il paradosso saggio: Â«Meglio una pace ingiusta di una
guerra giustaÂ». Oggi dovremmo capire di piÃ¹ questa saggezza, perchÃ© la guerra Ã¨ peggiore che
nel â??500. Ci rendiamo conto â?? ma ce ne rendiamo davvero conto? â?? che il mondo umano â??
grazie a Dio, pur nei dolori â?? Ã¨ ormai unico, unâ??unica rete di comunicazioni, immagini e
sentimenti, possibilitÃ  di vita e rischi di morte, che entrano in ogni casa nostra da ogni parte del
mondo. Qui câ??Ã¨ serenitÃ , ma in realtÃ  ogni offesa e dolore Ã¨ vicino. Pochi giorni fa, un uomo di
trentâ??anni si Ã¨ gettato dal quarto pieno e si Ã¨ ucciso, a cinquanta metri da casa mia. Ogni simile
dolore Ã¨ sentito da tutti: il dovunque Ã¨ vicino. Questa Ã¨ maturitÃ  umana, nel pericolo. La strage di
capodanno dei giovani in festa in Svizzera Ã¨ avvenuta dappertutto.

Dunque il male contro il male, la potenza distruttiva per distruggere la distruttivitÃ , si ritorce su di sÃ©.
Ã? insipienza e follia. Lâ??alternativa evangelica, messianica, Ã¨ giÃ  stata proposta: dare bene per
male. Tolstoj, dopo il suo â??risveglioâ?• evangelico, vide lâ??essenza del vangelo e la possibilitÃ  di
pace in Matteo 5,39, Â«non resistere al maleÂ»: ciÃ² non significa subire, ma non opporre male al
male, aggiungendo male. CosÃ¬ Tolstoj fu tra gli ispiratori di Gandhi nello scoprire, sia nella storia, sia
nei contrasti sociali presenti, la nonviolenza forte, capace di contenere il male senza farsene
contagiare, dimostrando che la veritÃ  della vita Ã¨ la nonviolenza attiva, con forza e sacrificio, con
lâ??amore che ci guarisce dalla violenza.

Mi pare che, forse piÃ¹ chiaramente del Matteo di Tolstoj, dica chiara questa veritÃ  che salva,
lâ??evangelista Luca nel cap. 6, discorso del ripiano, delle beatitudini: fate del bene a quelli che vi
odiano, fate bene in cambio di male, ricambiate il male col bene. CosÃ¬ sarete figli dellâ??Altissimo
che perdona e mette bene in luogo del male. Questa rivoluzione evangelica chiede molto coraggio, non
Ã¨ accettata facilmente. Noi cristiani lâ??abbiamo accolta e creduta anche sinceramente, ma siamo
assai poco coerenti nel viverla. Sembra fuori dalla realtÃ  e responsabilitÃ . Possiamo coinvolgere altri
nellâ??audacia del perdonare il male?

Ã? vero, la ragioni del realismo sono da considerare. Gandhi insegna che la viltÃ  Ã¨ peggiore della
violenza. Arriva a scrivere che esistono casi tragici in cui Â«uccidere puÃ² essere un dovereÂ» (Teoria
e pratica della nonviolenza, a cura di Giuliano Pontara, Einaudi 1996, p. 69ss). Se un folle sta per
uccidere altri, e se davvero non ho alcun altro mezzo meno che ucciderlo, per impedirgli di uccidere e
per salvare cosÃ¬ vite umane, allora ho il dovere di impedirgli quel male uccidendolo. Chi non lo
fermasse cosÃ¬, se non ha altro modo possibile, sarebbe in peccato, dice Gandhi. CiÃ² Ã¨ tristemente
vero, ma resta ancora piÃ¹ vero che (chiarisce Jean-Marie MÃ¼ller, Il principio nonviolenza. Una
filosofia della pace) Â«la necessitÃ  di uccidere non sopprime mai il comandamento di non uccidereÂ».
Â«La giustificazione della violenza con la necessitÃ  Ã¨ la prova che la violenza non ha mai una
giustificazione umanaÂ».

Ma il punto Ã¨, come insiste Gandhi, che la violenza non Ã¨ mai in sÃ© giusta. Il caso ipotizzato da
Gandhi Ã¨ assolutamente differente dalla guerra. La guerra non Ã¨ una situazione tragica imprevista,
ma una istituzione stabilita, attrezzata e finanziata per uccidere, anche indiscriminatamente, persino
glorificata e sacralizzata, eretta a simbolo della comunitÃ  politica statale, celebrata per le azioni
distruttive e omicide chiamate vittorie; Ã¨ scuola in cui si insegna esattamente come uccidere persone
umane, con le armi ben studiate o anche con le mani sul corpo del â??nemicoâ?•. Oggi la guerra si fa a

APPUNTI DI CULTURA E POLITICA
VIA ALESSANDRO STRADELLA, N. 10 20129 MILANO | INFO@APPUNTI.EU

Page 4
Copyright Â© 2022 | appunti.eu



distanza, con i mezzi tecnologici comandati da laboratori lontani, ma lâ??effetto Ã¨ lo stesso. Tenere le
mani sullo strumento, senza sporcarle di sangue, non cambia lâ??azione. I numeri di morti civili e
militari Ã¨ tristemente molto alto (e anche tenuto nascosto) nelle guerre di oggi come ieri. Fra lo Stato
â??sovranoâ?• e la vita umana, ogni vita umana, câ??Ã¨ o non câ??Ã¨ una gerarchia di importanza?
Fra la possibilitÃ  umana di parlare e risolvere i problemi pur gravi con la mediazione che fa vivere e
non uccide, câ??Ã¨ o non câ??Ã¨ una gerarchia di importanza?

(Foto di Tanya Barrow su Unsplash)

Data di creazione
14 Gennaio 2026
Autore
enrico-peyretti

APPUNTI DI CULTURA E POLITICA
VIA ALESSANDRO STRADELLA, N. 10 20129 MILANO | INFO@APPUNTI.EU

Page 5
Copyright Â© 2022 | appunti.eu

https://unsplash.com/it/@tanyabarrow?utm_source=unsplash&utm_medium=referral&utm_content=creditCopyText
https://unsplash.com/it/foto/murale-di-gandhi-con-strisce-di-luce-blu-oFsUHpWQdbM?utm_source=unsplash&utm_medium=referral&utm_content=creditCopyText

